
Unitre Alba 

Anno accademico 2025-26 

L’EBRAISMO 
Scheda n. 1: le origini 

 
  Premesse. 

- Proveremo a leggere la storia dell’Ebraismo, raccontata nella Bibbia con occhi umani, facendoci 

aiutare dalla scienza storica (metodo storico-critico). Sappiamo bene che ci sono altri modi di leggere 

la stessa storia: c’è lo sguardo fondamentalista c’è lo sguardo estetico-letterario c’è lo sguardo del 

credente che cerca nella Bibbia elementi per fondare e rafforzare la propria fede. 

- Quale che sia lo sguardo, la storia che leggeremo è la nostra storia, il nostro passato. Noi siamo 

inseriti in questa storia. Non possiamo cambiare la storia: possiamo ignorarla o cercare di conoscerla. 

Le radici non si vedono, ma sappiamo bene quanto sono importanti, addirittura essenziali per la vita. 

- La Bibbia è il “Codice dell’Occidente”, la base della nostra cultura (pensiamo solo all’arte e alla 

letteratura!) e della nostra civiltà. Ciò che più colpisce è il fatto che questo testo è stato espresso da 

un popolo storicamente e numericamente insignificante, al cospetto dei grandi imperi che lo 

circondavano: i Persiani, i Babilonesi, gli Egizi, i Macedoni, i Romani. Il popolo ebraico non ha 

brillato in nessun altro ambito culturale: è come se, nell’arco di 15 secoli, avesse concentrato tutte le 

proprie energie intellettuali e spirituali nello sforzo di scrivere la Bibbia!  

 

La storia si basa sulle fonti. La “fortuna” di avere l’Antico Testamento. 

  Nessun popolo antico ha una storia completa, condensata in un unico libro. Partiamo da una 

curiosità. La locuzione “Antico Testamento” è stata coniata da San Paolo. Compare per la prima volta 

nella seconda lettera ai Corinzi (3,13-14): “I figli di Israele… avevano le menti indurite: infatti, fino 

ad oggi, un velo rimane non rimosso quando si legge l’Antico Testamento, perché è in Cristo che 

esso viene eliminato”. Oggi si preferisce parlare di “Primo Testamento”. 

  È formato da 46 libri diversi, che raccontano la storia di un popolo. Per gli Ebrei i libri riconosciuti 

nel Sinodo di Jamnia, verso il 100 d.C. sono solo 39, perché essi non riconoscono come autentici gli 

ultimi 7 libri (Giuditta, Tobia, Siracide, Sapienza, 1 e 2 Maccabei), perché scritti in greco. Anche 

Lutero scelse questa linea, ma solo perché la dottrina della indulgenze che egli combatteva si fonda 

sui libri dei Maccabei! Gli Ebrei dividono questi 39 libri in tre gruppi: la Torah, ossia la Legge (i 

primi cinque libri, quelli che noi chiamiamo Pentateuco), i Profeti (i libri storici e i testi dei profeti: 

Dio parla attraverso la storia e i suoi interpreti) e gli Scritti (i testi sapienziali, i salmi: Dio parla 

attraverso la riflessione umana e la preghiera). 

Come è nato questo testo? 

  Non è piovuto dal cielo: non è il “l’autobiografia di Dio”, con buona pace di Aldo Cazzullo. Semmai 

è “l’autobiografia di un popolo”. Non è un diario, scritto subito dopo gli eventi, oltretutto anche 

perché i Patriarchi quasi certamente non sapevano scrivere. Esso si è formato nel corso di un lungo e 

complicato processo, che la scienza biblica da almeno quattro secoli cerca di dipanare.  L’A.T. che 

noi leggiamo è nato come storia, come racconto orale. Per secoli, queste storie sono state trasmesse 

oralmente. Con un po’ di fantasia, possiamo dire che la Bibbia è nata nelle veglie attorno ai fuochi 

del bivacco. Questi pastori seminomadi, giunti a sera, dopo avere munto le pecore, dopo averle 

rinchiuse nei loro recinti formati da arbusti spinosi, dopo aver fatto lo yogurt e il formaggio, dopo 

aver consumato la meritata e frugale cena non avevano altra scelta che sedere attorno ai fuochi, per 

sentire dagli anziani del clan il racconto delle gesta degli antenati, talvolta per cantare le loro vicende. 



Per secoli questi racconti sono stati tramandati da nonni a nipoti, finché, circa 800 anni dopo, al tempo 

della monarchia, alcuni racconti sono stati messi per iscritto. Ma i problemi interpretativi cominciano 

solo adesso. 

Più storie, assemblate in un unico testo. 

  Verso la metà del secolo scorso gli studiosi (in particolare Wellhausen) hanno formalizzato l’ipotesi 

che questa storia sia stata raccontata/scritta più volte, in ambienti e tempi diversi, lontani tra loro e 

che al tempo del giudaismo, dopo l’esilio babilonese qualcuno abbia assemblato i quattro testi. 

Semplificando al massimo, noi avremmo: 1) una prima stesura del testo (documento Jahwista, perché 

per indicare Dio si usa il nome JHWH) verso il 950 a.C., 2) una seconda elaborazione, nel Regno del 

Nord, dopo la divisione verso il 750 (doc. Elohista, perché Dio viene chiamato Elohim), 3) la raccolta 

delle leggi e delle tradizioni di Israele ad opera di un autore denominato Deuteronomista ai tempi di 

Giosia (650 a.C.), e infine 4) lo scritto sacerdotale (doc. P), composto durante l’esilio babilonese. 

  Noi non possediamo questi primi testi. Anche la tesi dei quattro documenti scritti oggi è molto 

discussa, perché priva di conferma archeologica o filologica. È invece certo che nel testo finale – 

quello che noi abbiamo tra le mani, che ha visto la luce dopo il ritorno da Babilonia, nel tempo del 

Giudaismo – sono confluite tradizioni diverse.  

  Quando si analizza il testo, in modo particolare il Pentateuco, salta subito agli occhi che ci sono due 

racconti della creazione (Gn 1 e 2), due racconti dell’alleanza con Abramo (Gn 15 e 17), tre racconti 

della vocazione di Mosè (Es 3; 4; 6), due edizioni del Decalogo (Es 20; Dt 5) e incongruenze 

clamorose, quali ad esempio la durata del diluvio: secondo una versione 40 giorni di pioggia e 21 

giorni prima che la terra sia di nuovo abitabile, secondo un’altra 150 giorni di pioggia e 365 giorni 

prima che la terra sia abitabile.  

  Altro esempio: il primo racconto della creazione, scandita in sei giorni, seguita dal sabato come 

giorno di riposo è un testo sacerdotale, perché fonda e certifica l’usanza rigorosa del sabato. È un 

testo tardivo, con una visione molto alta e spirituale di Dio che crea con un atto di volontà (“Sia la 

luce e la luce fu”), senza bisogno di sporcarsi le mani ad impastare il fango. 

  Ultima curiosità: l’edizione più antica di tutto l’A.T. è del IX secolo d.C. Secondo i criteri della 

scienza filologica, questi testi sono però assolutamente attendibili perché confermati da frammenti 

quali il papiro di Nash e soprattutto dai testi venuti alla luce a Qumran, nel 1947, tra cui il rotolo 

completo di Isaia. Questi frammenti sono incomparabilmente più vicini all’originale dei grandi testi 

letterari e religiosi dell’antichità. Un esempio: tra il testo finale di Isaia e il manoscritto più antico 

l’intervallo è di 300-400 anni; per i dialoghi di Platone, di 1300 anni! Secondo la scienza possiamo 

fidarci dei testi che abbiamo tra le mano. Allora andiamo ad aprirli. 

 

ABRAMO 

 

  La vicenda di Abramo è ambientata nel secondo millennio avanti Cristo, quindi all’interno di una 

storia che possiamo conoscere attraverso i documenti archeologici. Non abbiamo però informazioni 

su Abramo al di fuori della tradizione biblica e dei testi che derivano dalla Bibbia, quali ad esempio 

il Corano. In parole semplici abbiamo molte informazioni sugli eventi capitati in Oriente tra il 2000 

e il 1500 a.C. ma nessun riferimento esplicito ad Abramo. Ma dal punto di vista storico è già 

importante che il quadro storico-sociale-economico-geografico degli eventi biblici sia esatto. 

    

Chi era Abramo? Secondo il testo biblico, Abramo era un migrante, figlio già di un migrante, uno 

dei pastori semi-nomadi che migravano da Oriente a Occidente, che si spostavano tra la Mesopotamia 

e la Palestina, con i loro greggi, composti per lo più di pecore e capre, costeggiando il corso dei fiumi, 

attraversando anche piccoli tratti di deserto alla ricerca di pascoli. Il loro problema principale era la 

conquista del diritto di pascolo e soprattutto l’accesso all’acqua, considerando che una capra può 



resistere al massimo due giorni senza bere. Possedevano greggi di bestiame minuto (pecore e capre) 

e si servivano di asini come cavalcature e bestie da soma. La loro aspirazione era quella di trovare un 

territorio sufficientemente vasto e poco abitato in cui piantare le tende, lasciare gli animali liberi di 

pascolare e iniziare a coltivare piccoli appezzamenti di terreno. 

  Anche allora i migranti non erano ben visti: il termine “Ebrei” anticamente non indicava un popolo, 

ma una condizione sociale. È la tesi di storici come Mario Liverani (Antico Oriente) e di teologi come 

Hans Küng, che nel suo monumentale libro sull’Ebraismo scrive che probabilmente “Ebrei” deriva 

dal termine mesopotamico “habiru”, un nome comune, spregiativo, che indicava i profughi 

clandestini, accampati con le loro greggi vicino ai corsi d’acqua o ai pozzi, in perenne conflitto con 

altri allevatori, giunti prima di loro. 

  Tra i tanti “habiru”, Abramo, con il suo clan, riesce prima a sopravvivere, poi a prevalere sugli altri, 

usando la mobilità (arriva a Canaan, scende in Egitto, poi ritorna), la spregiudicatezza (fa passare 

Sara come sua sorella, destinata all’harem del faraone, pur di trovare accoglienza in Egitto!), la 

violenza (cfr. la guerra raccontata in Gen. 14). Alla fine diventa il padrone di una porzione di quella 

che considerava la “Terra promessa”. Per garantirsi una discendenza prende tre mogli, Sara, Agar e 

Keturà (Gen 25,2-6) che gli daranno rispettivamente 1,1 e 6 figli. 

Quando e perché è partito? L’annotazione relativa all’età che leggiamo nel testo – “Abramo aveva 

75 anni quando partì” (Gn 12,4) – è da leggere in chiave simbolica: a 75 anni non parti più per un 

viaggio a piedi di centinaia di Km verso l’ignoto! Allora come oggi a partire erano i giovani, pieni di 

forza, di vita e di speranza. Il riferimento all’età va spiegato attraverso l’esegesi. Secondo la cultura 

tipica degli ebrei, raggiunge un’età avanzata chi è amico di Dio. Più uno è amico di Dio e protetto da 

lui, più diventa vecchio: ecco il perché dei patriarchi ultracentenari. È un modo per dire che erano 

molto vicini a Dio! Tutto l’opposto del detto greco: “Muore giovane chi al cielo è caro”, espressione 

del mito-sogno dell’eterna giovinezza, tipico del mondo greco: un mito-sogno pagano che oggi è 

tornato di moda. Nessuno più si dice “vecchio”! 

  Abramo era già figlio di migranti. I suoi antenati erano partiti da Ur e avevano risalito il corso 

dell’Eufrate verso Nord, stabilendosi a Carran. Da qui, un gruppo riparte di nuovo, verso Sud-Ovest, 

in direzione della Palestina, la terra dei Filistei. La scelta di Abramo è stata coraggiosa, un salto nel 

buio come oggi attraversare il Sahara su un camion o il Mediterraneo su un barcone. In effetti, è 

partito lui, con un piccolo gruppo di servitori e un nipote, Lot, mentre il resto del clan è rimasto a 

Carran. Qual era la sua condizione economica? È facile da intuire. Allora come oggi “chi sta bene 

non si muove”; i poveracci non hanno nemmeno i mezzi per partire. Partono i giovani, con una 

sufficiente disponibilità economica: oggi i soldi per pagarsi il viaggio su un barcone; allora un numero 

di animali sufficiente a garantirsi la sopravvivenza nel viaggio e l’inizio di una nuova attività. 

  Perché parte? Secondo il testo sacro, in risposta ad una chiamata di Dio. Ma come dobbiamo 

intendere questa chiamata? Certo non una rivelazione privata o un messaggio esplicito come un segno 

dal cielo, ma quasi certamente una decisione interiore, una scelta di coscienza di correre il rischio di 

mettersi in viaggio. Una scelta motivata o dalla necessità di fuggire da un conflitto o da una crisi 

economica o da una evoluzione delle condizioni di vita. Allora come oggi si parte per sfuggire alla 

guerra o alla fame o perché sono cambiate le condizioni di vita. Nel caso della partenza di Abramo 

non ci sono menzioni di guerre in corso, per cui si è avanzata l’ipotesi di un conflitto tra agricoltori e 

allevatori di bestiame, in una fase di passaggio dall’allevamento all’agricoltura. In questo conflitto 

gli agricoltori hanno avuto il sopravvento e gli allevatori di bestiame sono stati costretti a scegliere 

se diventare coltivatori alle dipendenze dei signori locali o prendere le proprie greggi e tentare la 



fortuna altrove. Abramo ha fatto questa scelta, è sopravvissuto e ha fatto fortuna: ripensando alla 

decisione presa può essere arrivato alla conclusione che: “È Dio che mi ha chiamato!”. 

  La storia che viene narrata ha particolari a dir poco imbarazzanti, qualcuno addirittura scandaloso. 

I Patriarchi – Abramo ne è il capostipite – più che ai santi, assomigliano spesso a dei lestofanti, che 

non si fanno scrupoli a ingannare il prossimo pur di trarne vantaggio. In ogni caso la loro storia, 

raccontata nella Bibbia, trasuda violenza: ogni approdo alla “Terra promessa” è in realtà una guerra 

di conquista, alla fine vittoriosa.  

Le due questioni più spinose. 

1) L’eredità di Abramo. A chi è destinata la terra conquistata da Abramo? Le usanze del tempo 

erano molto categoriche: l’eredità non poteva essere divisa, ma andava tutta al primogenito, che 

diventava il capo del clan. I fratelli minori potevano - anzi dovevano! - rimanere nel clan, ma in 

posizione sottomessa. Se l’eredità non si divide, comprendiamo perché i fondamentalisti, sia 

musulmani che ebrei non hanno mai accettato la formula dei “due stati”! 

  Ma non è finita. Chi è il primogenito di Abramo? Ismaele è nato per primo, ma era figlio della 

seconda moglie, una schiava, Agar! Isacco era il secondogenito, ma figlio della prima moglie, una 

donna libera! L’eredità tutta intera va al figlio nato per primo, Ismaele o al figlio legittimo, Isacco? 

Per i musulmani che ammettono la poligamia e non fanno distinzioni tra prima e seconda moglie, a 

Ismaele; per gli ebrei a Isacco. È quello che sta avvenendo in questi giorni: il progetto esplicito dei 

fondamentalisti (l’estrema destra israeliana capeggiata da Ben-Gvir) è di occupare e governare 

l’intera Palestina e di ricostruire il tempio di Gerusalemme. Da anni, vicino alla casa-Cenacolo c’è 

già il plastico e si stanno raccogliendo fondi per costruirlo! 

2) Il sacrificio di Isacco: Dio vuole sacrifici umani? L’episodio va contestualizzato. Nell’antichità, 

sia in Oriente che nel mondo greco (ma anche tra gli Inca e i Maia in America!) erano previsti sacrifici 

umani, variamente motivati. Nel contesto europeo e mediorientale – diverso il caso dell’America – la 

giustificazione era molto semplice: in una logica di “do ut des”, se si voleva ottenere da Dio un grosso 

favore bisognava offrirli un dono prezioso. Altre volte, come nel caso del sacrificio di Ifigenia, figlia 

di Agamennone, capo dell’esercito greco, si trattava di placare la collera di Zeus e avere venti 

favorevoli per veleggiare verso Troia. 

  Ripensando alla vicenda di Abramo raccontata in Gen 22,1-18, possiamo credere a un Dio che 

sottopone un padre ad una prova tremenda come quella di Abramo? No! E non importa se all’ultimo, 

dopo tre giorni e tre notti di tormento e sofferenza inenarrabili, Dio ferma la mano di Abramo. Un 

Dio del genere è semplicemente disumano, peggio è sadico. Un Dio-sadico è una bestemmia! In casi 

del genere comprendiamo quanto sia non solo utile, ma indispensabile una corretta esegesi. 

  Secondo alcuni studiosi, presso il popolo da cui proveniva Abramo c’era questa regola: per 

propiziarsi i favori degli dei bisognava offrire in sacrificio il primo nato del gregge e le primizie della 

campagna. La cosa valeva anche nel mondo umano, con il sacrificio-offerta del primogenito. Non di 

ogni famiglia, ma del clan! Abramo, che si era staccato dal suo clan per dare vita ad una nuova 

famiglia, ad un certo punto pensa in cuor suo di dover sacrificare il primogenito Isacco. Da notare 

che il figlio, secondo il testo sacro, non si ribella, non oppone nessuna resistenza: era consapevole 

che la legge era questa! Addirittura si carica sulle spalle la legna per il sacrificio. 

  Il racconto biblico traduce in una storia il tormento interiore di Abramo (durato forse anni, 

considerando l’età di Isacco). Quello che conta è che ad un certo punto, ispirato da Dio, Abramo ha 

capito che Dio non pretendeva sacrifici umani, ma solo sacrifici animali. Questa intuizione ha fatto 

fare alla coscienza religiosa dell’umanità un salto qualitativo enorme. Ha cambiato definitivamente i 

rapporti tra l’uomo e Dio.  

  Tutto merito di Abramo? Probabilmente l’autore sacro attribuisce al capostipite, Abramo, una 

intuizione maturata molto più tardi, se pensiamo che sono documentati sacrifici umani ancora al 



tempo dei Giudici (cap. 11, 30-40: la figlia di Jefte 1.100 a.C. circa) e addirittura durante la 

monarchia, all’epoca del profeta Isaia: ricordiamo Achab (2Re 16,3) e Manasse (2Re 21,6) 

  I profeti diranno che più dei sacrifici Dio apprezza la giustizia. Paradigmatico il testo di Michea: 

“Con che cosa mi presenterò al Signore? ... Gli offrirò forse il mio primogenito? …Uomo, ti è stato 

insegnato ciò che è buono e ciò che richiede il Signore da te: praticare la giustizia, amare la bontà” 

(6,6-8) 

  Gesù rivelerà che Dio non solo non chiede sacrifici, ma offre se stesso in sacrificio per la salvezza 

dell’umanità 

 

ESAÙ E GIACOBBE: UNA DIFFICILE FRATELLANZA 

GIACOBBE: IL “PADRE DELLA PATRIA” 
 

Premessa. Se Abramo è l’indiscusso capostipite, il punto di riferimento imprescindibile della fede e 

della storia del popolo ebraico, Giacobbe occupa a buon diritto il secondo posto. È lui il capostipite 

delle dodici tribù, per secoli struttura portante del popolo eletto dal punto di vista politico. Anche per 

questo, nella Scrittura ha uno spazio considerevole, molto maggiore di suo padre Isacco. 

In una guerra tra furbi vince… il più furbo! (Gen. 29-31) 

  Il racconto, opera di discendenti di Giacobbe, propone la loro versione dei fatti. Secondo l’etica 

beduina del tempo, la vita era un confronto continuo. Tra nemici ed estranei, il gioco di forza 

giustificava anche l’uso della violenza; tra parenti stretti, il confronto avveniva sulla base 

dell’intelligenza, che suggeriva le mosse vincenti. Pensiamo ad una sfida a carte o a scacchi tra due 

amici o parenti: l’amicizia e la parentela non escludono affatto la ricerca delle mosse vincenti. 

  Fin da queste prime pagine della Genesi si evidenzia la filosofia di vita che poi sarà tipica del mondo 

occidentale, sia biblico che greco (pensiamo alla filosofia dei contrasti di Eraclito!). Il contrasto è una 

cosa buona perché segna la vittoria del più intelligente. È una filosofia profondamente diversa da 

quella orientale, che aveva come ideale l’annullamento dei contrasti. 

I testi che raccontano le vicende di Esaù e Giacobbe: 

- Gen 25: la nascita dei due gemelli e la primogenitura comprata per un piatto di lenticchie 

- Gen 27: Giacobbe “ruba” ad Esaù la benedizione paterna, diventando l’unico erede 

- Gen 28-31: Giacobbe fugge in Mesopotamia e ne approfitta per cercare moglie. Il gioco con 

lo suocero Labano. 

- Gen 32, 2-24: Giacobbe si prepara all’incontro-scontro con Esaù 

- Gen 33: la sorpresa finale: il primo caso di “amore al nemico” nell’A.T. Ma è solo una 

parentesi: i discendenti dei figli di Esaù saranno i nemici degli Israeliti al tempo della 

riconquista della Palestina dopo il ritorno dall’Egitto. 

- Gen 34: gestire dodici figli è una fatica superiore alla forze umane! Giacobbe conosce i suoi 

peggiori fallimenti all’interno della sua famiglia, con i figli.  

 

GIUSEPPE (Gen. 37,2-36. 39-50) 
 

  Premessa. Nella storia dei Patriarchi, la vita di Giuseppe ha uno spazio molto ampio. È un racconto 

unitario, quasi una storia a sé stante, molto ben congegnata, ricca di colpi di scena. È una storia 

essenziale per capire l’evento più importante della storia degli Israeliti: l’uscita dall’Egitto e la lunga 

traversata del deserto. Spiega come gli Israeliti – o almeno una parte di essi – erano finiti in Egitto. 

  Una famiglia complicata. Quella di Giuseppe è la storia drammatica di una famiglia complicata. 

Suo padre, Giacobbe, tanto è astuto e abile nel fare i propri affari, quanto è sprovveduto e impacciato 

nel gestire le faccende di casa. Che Giuseppe, tra gli undici figli sia il prediletto, perché figlio della 



moglie prediletta, Rachele, ci sta, ma l’ostentazione di questa predilezione da parte di Giacobbe è 

esagerata e incomprensibile. Ovunque, ma soprattutto all’interno delle famiglie, le ingiustizie sono 

fonti di conflitti. È vero che è difficile essere un buon genitore, che è difficile, anche all’interno di 

una famiglia amare sempre tutti allo stesso modo, ma guai quando le preferenze sono sfacciate! 

  Giuseppe, da parte sua, non solo accetta questa situazione, ma ne approfitta per trarne vantaggio: 

per scansare i lavori più pesanti. Peggio ancora, ha la lingua lunga, non sa tacere: fa la spia al padre, 

raccontando i pettegolezzi su di lui, poi racconta in casa i sogni che fa – il sogno dei covoni nel campo 

(un segno che, accanto all’allevamento stava cominciando l’agricoltura) e delle stelle in cielo che 

fanno da corona al sole – sogni che sembrano fatti apposta per attizzare l’odio dei fratelli contro di 

lui. È la “sindrome del primo della classe” che ostenta e fa valere la sua situazione di privilegio. 

  Una scelta avventata. Il padre non si rende conto della situazione che si è venuta a creare in casa e 

un giorno manda Giuseppe a portare le provviste ai fratelli che pascolano le greggi lontano da casa, 

senza rendersi conto che lo sta mandando letteralmente allo sbaraglio. I fratelli, quando lo vedono da 

lontano e notano che sfoggia il vestito nuovo che suo padre gli aveva regalato concepiscono il folle 

piano di ucciderlo, ma l’intervento di Ruben lo “salva” da una morte violenta, con la proposta di una 

soluzione più “pulita”: abbandonarlo in una cisterna vuota per farlo morire di fame e di sete. 

  Gli alti e bassi della vita. Mentre i fratelli banchettano, un altro colpo di scena: la vista di alcuni 

mercanti diretti in Egitto suggerisce loro di vendere Giuseppe come schiavo: è un’occasione d’oro 

per prendere i classici due piccioni con una fava: liberarsi, senza sporcarsi le mani, del fratello 

antipatico e superbo, e ricavarne anche un vantaggio economico. Al ritorno a casa, l’omertà è totale 

e l’inganno a Giacobbe è servito. 

  In Egitto, Giuseppe viene acquistato come schiavo da Potifar, che presto si accorge di aver fatto 

l’affare della vita: il giovane schiavo ebreo si rivela uno straordinario amministratore e ben presto 

diventa il responsabile di tutta la casa. 

  Ma i problemi non sono finiti. La giovane moglie di Potifar si innamora di Giuseppe e comincia a 

fargli una corte serrata, ma non viene corrisposta. Giuseppe ha finalmente imparato a vivere e sa bene 

che la moglie del padrone è il limite invalicabile del suo potere. La donna non si rassegna e alla prima 

occasione trova la sua vendetta. Mentre il marito è via e lei è sola in casa, entra Giuseppe. Lo invita 

ad approfittare dell’occasione e lo afferra per la tunica per trarlo a sé. Lui fugge via, lasciandole in 

mano la tunica. La donna capisce che se non può avere Giuseppe, può almeno vendicarsi del rifiuto 

subìto: comincia ad urlare e a chiedere aiuto e ai servi che accorrono racconta che Giuseppe ha cercato 

di usarle violenza, fuggendo di fronte alle sue grida, per paura di essere scoperto. La stessa versione 

dei fatti viene raccontata al marito, al suo ritorno. La sproporzione tra la parola della padrona di casa 

e la parola di uno schiavo è tale che Potifar, pur malvolentieri, deve punire Giuseppe. 

  La stima per lui però è tale che anziché ucciderlo come era su diritto (delitto d’onore!) lo condanna 

alla prigione. Per Giuseppe sembra davvero finita, ma riesce a “fare carriera” anche in prigione, 

diventando l’aiutante del capo carceriere. In questa veste ha contatti con i vari detenuti. Un giorno 

arrivano in carcere due detenuti eccellenti: il coppiere e il panettiere del faraone, caduti in disgrazia. 

Dopo qualche giorno entrambi fanno un sogno. Nessuno riesce ad interpretarli. Giuseppe, che in fatto 

di sogni è “specialista” li interpreta e, dopo pochi giorni succede davvero come lui aveva previsto. 

  Dopo qualche tempo anche il faraone fa il famoso sogno delle sette vacche grasse divorate dalle 

sette vacche magre e delle sette spighe grasse, divorate dalle sette spighe magre. Nessuno degli 

indovini di corte riesce a trovare un senso in essi. A questo punto, il coppiere si ricorda di Giuseppe 

che, in prigione aveva interpretato il suo sogno. 



 Il faraone manda a chiamare Giuseppe che gli rivela il senso del sogno: in Egitto ci saranno sette 

anni di grande abbondanza, seguiti da sette anni di tremenda carestia. Ricordiamo solo che “sette” è 

un numero simbolico, per indicare un evento straordinario, fuori dal normale.  

  Da prigioniero a viceré d’Egitto. Per affrontare questa emergenza, il faraone non trova migliore 

soluzione che affidare l’incarico a Giuseppe, nominato viceré dell’Egitto. Egli fa costruire enormi 

magazzini, in cui riporre il grano negli anni dell’abbondanza. Notiamo che, storicamente, questa 

alternanza di abbondanza e carestia era frequente in Egitto, perché dipendeva dalla piena del Nilo, 

che a sua volta dipendeva dalle piogge sugli altipiani vicini alla sorgente. Gli archeologi hanno trovato 

i resti di enormi silos, che avevano un diametro alla base di otto metri. Non sappiamo quanto fossero 

alti, ma potevano contenere tonnellate di grano! 

  Dopo gli anni dell’abbondanza, come previsto, arriva la carestia e Giuseppe diventa l’addetto alla 

vendita del frumento: attività che finisce per arricchire enormemente il faraone. La carestia investe 

tutta l’area medio-orientale e quindi anche la Palestina. Anche la famiglia di Giacobbe è ridotta alla 

fame, al punto che questi si vede costretto a mandare i suoi dieci figli in Egitto a comperare frumento. 

Trattiene con sé solo Beniamino, il secondo figlio di Rachele, nato dopo la “morte” di Giuseppe. 

  L’incontro con i fratelli. Giunti in Egitto, i fratelli vengono riconosciuti da Giuseppe, mentre loro 

non lo riconoscono: sia perché non pensavano di avere a che fare con lui, sia per l’abbigliamento 

egiziano e forse anche perché i dignitari, nel rapporto con il pubblico, indossavano una maschera, sia 

perché parla loro con l’aiuto di un interprete. Giuseppe chiede notizie della loro famiglia e, di fronte 

alle loro risposte, li accusa di essere spie. Dà loro le provviste, restituisce i soldi, ma trattiene con sé 

Simeone come ostaggio, per la liberazione del quale chiede di vedere Beniamino, come prova che i 

fratelli hanno detto la verità. 

  Giacobbe, dando prova ancora una volta della sua difficoltà a gestire la famiglia, si rifiuta di lasciar 

partire Beniamino e lascia che Simeone resti come prigioniero in Egitto. Ma quando le provviste 

finiscono è costretto a lasciar partire anche il figlio più piccolo. 

  Giunti al cospetto di Giuseppe, questi vede per la prima volta Beniamino, suo fratello di sangue, si 

commuove e invita tutti a pranzo, ma non rivela ancora la sua identità. Anzi, si vendica dei fratelli 

con uno scherzo atroce. Ordina che nel sacco di Beniamino venga nascosta la sua coppa d’argento. 

Dopo che i fratelli sono partiti, manda le sue guardie all’inseguimento. Queste trovano la coppa e 

vogliono eseguire l’ordine di arrestare Beniamino. A questo punto i fratelli decidono di tornare tutti 

in Egitto per subire il castigo insieme.  Finalmente Giuseppe rivela la sua identità e ordina che il padre 

Giacobbe, insieme a tutti gli uomini e le donne del clan trovino ospitalità in Egitto. Comincia la 

permanenza degli Israeliti in Egitto, destinata a durare 400 anni! 

(Continua alla prossima puntata) 

 

 


