Unitre Alba
Anno accademico 2025-26

L’EBRAISMO

Scheda n. 2: dall’Esodo alla vita nella Terra promessa

L’Esodo ¢ il libro biblico in cui ¢ narrata la liberazione del popolo ebraico dalla servitu dell’Egitto,
¢ il libro centrale dell’ Antico Testamento. Qualcuno 1’ha definito “il Vangelo dell’ Antica Alleanza”.
I1 racconto sintetico degli eventi dell’Esodo in Dt. 26,5-9 stato definito il “Credo ebraico”.

“Siamo talmente abituati a leggere il libro della Genesi prima dell’Esodo — scrive James Plastaras,
biblista nordamericano — che rischiamo di dimenticare che ¢ stato scritto in retrospettiva... Il libro
della Genesi serve da introduzione all’Esodo. La vita e la memoria dei patriarchi, Abramo, Isacco,
Giacobbe risalgono a molti secoli prima, ma soltanto dopo 1’Esodo Israele poté volgersi indietro e
discernere la trama della storia della salvezza... La fede di Israele ¢ scaturita dagli avvenimenti
dell’Esodo”. Si tratta di un libro tanto importante quanto problematico, considerando le infinite
questioni che solleva, soprattutto quando si va a cercare un riscontro storico degli eventi narrati.
Questa ¢ pero la sensibilita contemporanea. Come ha scritto un commentatore del Pentateuco,
Blenkinsopp, il lettore contemporaneo ¢ molto piu attento alle questioni storiche del lettore di ieri.
Per molti cristiani, oggi, I’accertamento dell’esattezza storica della Bibbia ¢ un importante incentivo
a prestare fede al suo messaggio spirituale. (// Pentateuco, Queriniana, pg. 204ss)

La composizione del testo. Per oltre un millennio e mezzo la tradizione cristiana, in linea con quella
giudaica, ritenne pacificamente che 1 primi cinque libri della Bibbia fossero stati scritti direttamente
da Mose. Oggi sappiamo che non € certo nemmeno che sapesse scrivere. In ogni caso avrebbe scritto
in geroglifici, avendo imparato la scrittura in Egitto! I primi dubbi sorsero nel 1660, quando un prete
battagliero, J. Simon, noto, nei testi, doppioni, incongruenze e stili diversi. Un secolo dopo un medico
francese, Astruc, scopri che per designare Dio venivano usati due termini, Jahvé ed Elohim. Provo a
trascrivere su due colonne parallele i testi e scopri che ne venivano fuori due trame narrative coerenti,
diverse per stile. Approfondendo le ricerche vennero alla luce altre trame narrative, pur se meno
evidenti. Sulle ali dell’entusiasmo si arrivo a parlare di quattro documenti, che perd non sono mai
venuti alla luce, anche perché probabilmente non sono stati mai scritti. La storia ¢ stata certamente
ricostruita e interpretata ma questo non significa che sia stata “inventata”. Alla base del libro vi sono
1 fatti, raccontati da piu persone, in modi diversi. I fatti raccontati nell’Esodo sono storicamente esatti?
L’Esodo non ¢ un libro di storia, ma un libro che contiene una storia veramente accaduta.

Perché, ad un certo punto, questi testi sono stati messi per iscritto? Certo perché in quell’epoca
la scrittura stava prendendo piede in tutta 1’area del Mediterraneo orientale e nel Vicino Oriente, ma
c’¢ anche un’altra tesi, molto suggestiva, di David Carr: “Le Bibbie, sia quella ebraica che quella
cristiana sono emerse in risposta alla sofferenza, in particolare alla sofferenza di gruppo... Sono state
messe per iscritto per rispondere alle sofferenze delle comunita” (D. Carr, Santa resilienza,
Queriniana, p.10). Il gruppo di Israeliti che aveva sperimentato 1’esilio a Babilonia e la fatica del
ritorno e del reinserimento ha trovato la forza per affrontare quel trauma, ripercorrendo le vicende di
Mosé, degli Israeliti schiavi in Egitto, della loro fuga rocambolesca. E questo, secondo il teologo
americano, il segreto della longevita di questi testi: trasmettono la fede in un “Dio che ¢ sempre
presente, anche quando la vita va in frantumi, quando la vita ci fa a pezzi”.




Perché e come leggere questi testi? Il metodo ¢ quello storico critico oggi in uso nella chiesa,
guardato con sospetto per tre secoli, ma sdoganato dal Concilio Vaticano II nella Costituzione Dei
Verbum: ¢ legittimo e utile usare tutti gli strumenti dell’intelligenza, della storia e della filologia per
ricostruire gli eventi storici. La conoscenza storica non ¢ perd fine a se stessa, ma un modo per
alimentare la fede e guidare la vita. L’Esodo ¢ un libro che vuole insegnare a vivere, a camminare
sulla strada tracciata da Dio attraverso i dieci comandamenti.

Struttura del libro dell’Esodo. E una storia con tre protagonisti: Dio (che non si vede mai: parla
soltanto), il Faraone (che non viene mai chiamato per nome) e Mose, che il grande, vero protagonista.
E il popolo? Sul popolo ¢ meglio stendere un velo pietoso: sa solo sempre lamentarsi: prima
dell’oppressione, poi del pericolo di essere riportato indietro, poi del pessimo “menu” del deserto, poi
della scarsita di acqua... Si salvano le donne, che sanno fare una obiezione di coscienza attiva ed
efficace: pensiamo alle levatrici d’Egitto o alla madre di Mosé, che disobbediscono agli ordini del
faraone. Con uno sguardo complessivo al testo, distinguiamo chiaramente in esso tre parti:

- 1-15,21: ’oppressione in Egitto e la liberazione

- 15,22-24,11: marcia verso il Sinai e stipula dell’Alleanza

- 22,12-40,38: istituzioni cultuali che regolamentano la vita del popolo, con 1’intermezzo del
trauma del vitello d’oro.

Il racconto della marcia nel deserto prosegue poi in Num. 10-22 e infine I’ultimo capitolo del
Pentateuco (Dt. 34) riferisce la morte di Mose e si chiude con la sua glorificazione che risale ad
un’epoca molto posteriore.

Cenni di storia dell’Egitto. L’Esodo avviene in un momento preciso della storia dell’Egitto. Puo
essere utile un cenno ad essa. Questo paese, fin dal 2800 a.C. ¢ stato una delle superpotenze, anche
se ha raggiunto il suo massimo splendore trail 1500 e il 1300 a C. Controllava tutte le vie commerciali
del Medio Oriente, traendone grossi vantaggi. Politicamente, il governo era nelle mani del faraone,
considerato di origine divina, con un potere assoluto. Affiancato dalla casta sacerdotale promuoveva
il culto di Aton, il sole. Ametofi IV, ad un certo punto cerco di promuovere una religione monoteista,
con il culto al sole “il solo dio”, sorgente unica di ogni vita. Con il successore, Tutankhamon si torno
pero al tradizionale panteismo. L’Egitto conobbe il massimo splendore sotto Ramses II, che regno
per quasi settant’anni (1301-1235, ma i primi 15 anni sotto la tutela di Seti), coprendo il paese di
opere monumentali, tra cui le piramidi. Alla loro edificazione lavorarono decine e decine di migliaia
di schiavi: prigionieri di guerra e immigrati accolti a braccia aperte nel paese. A differenza del mondo
greco-romano o, secoli dopo dell’America, gli schiavi non erano considerati come bestie da soma,
ma come uomini, pur se di condizione servile, con uno statuto legale e dei diritti. E durante il regno
di Ramses II che si colloca la nascita di Mos¢, mentre ¢ durante il regno del suo successore, Merneptah
(1234-1220), alle prese con una crisi economica, che si collocano le dieci piaghe e la fuga dall’Egitto.

Immigrati e xenofobia. Dopo essere stato per mezzo secolo un polo di attrazione dell’immigrazione
proveniente da tutto il Vicino Oriente (in Egitto c’erano pane e lavoro per tutti!), con I’insorgere della
crisi scatta inevitabile la xenofobia. Le misure oppressive sono, in successione:

- L’aggravamento delle condizioni di lavoro
- Il genocidio, in due varianti successive: prima I’ordine alle levatrici di sopprimere i neonati
maschi, poi I’ordine di sopprimere i maschi esteso a tutti gli israeliti.

Le levatrici. Sono le figure piu positive di questo periodo storico. Vengono ricordati anche i loro
nomi. Sifra (la bella) e Pua (splendore). Non sappiamo altro di loro se non che furono le prime
obiettrici di coscienza: “Temettero Dio: non fecero come aveva ordinato il re d’Egitto e lasciarono



vivere i bambini” (1,13): quei bambini che il faraone aveva condannato a morte. Il principio
dell’obiezione di coscienza, allora come oggi e sempre lo stesso. le leggi dello stato vanno rispettate
solo se e quando servono la legge della vita. E questa dice che “i bambini non si uccidono”.

L’inizio dell’Esodo ci mostra una meravigliosa alleanza tra donne, che va al di la anche dell etnia,
se pensiamo alla figlia del faraone che salva un bambino chiaramente ebreo.

In questo clima si colloca la nascita di Mos¢ e la sua “miracolosa” sopravvivenza (Es 2,1-15),
I’adozione e I’educazione a corte, seguita dalla scoperta delle radici ebraiche, dal tentativo — fallito!
— di mettersi alla guida del suo popolo. A Mos¢ non resta che la via della fuga, ma grazie all’incontro
con Sippora riesce a ricostruirsi una vita. Sull’Oreb, I’evento decisivo da cui prende avvio il processo
di liberazione.

Mosé e il roveto ardente (Es 3,1-10)

La scena e notissima: siamo nel Sud della penisola del Sinai, alle pendici del monte omonimo. La
vetta (2287 metri sul livello del mare) si taglia su un ampio altipiano semiarido, con una altezza
media di 1700 metri. A vista d’occhio, terrazze di sabbia e roccia, su cui crescono cespugli spinosi e
erbe di montagna: cibo per capre. L’incontro decisivo della vita di Mosé avviene durante un
ordinario giorno di lavoro. Mose era uno straniero che, dopo aver acquisito la cittadinanza grazie
al matrimonio, lavorava per vivere.

Qui Mose vive una straordinaria esperienza spirituale, che cerchiamo di inquadrare in tutta la sua
problematicita. E un racconto molto ben costruito, ripetuto migliaia e migliaia di volte, messo per
iscritto circa mille anni dopo. E troppo semplicistico dire che sente la voce di Dio. Di quale Dio? In
quale Dio credeva Mose? Non é facile rispondere. Era cresciuto con gli egiziani, venerando gli dei
egizi. Non aveva ascoltato le storie dei patriarchi nei villaggi degli israeliti. Forse gli stessi nomi di
Abramo, Isacco, Giacobbe non gli dicevano granché. Poi, nella seconda parte della sua vita aveva
condiviso la religione dello suocero e della moglie, una religione animista e politeista: si pensava
che la terra fosse popolata da molti dei, ognuno con il suo nome e la sua “specializzazione”: il dio
del sole e quello della pioggia, il dio della montagna e delle sorgenti, il dio della casa e delle
nascite...

Si capisce cosi la curiosita di Mose, di fronte ad un evento misterioso: un roveto che brucia senza
consumarsi. Di qui la sua decisione: “Voglio avvicinarmi a vedere questo grande spettacolo”. Si
rende conto della sacralita del momento che sta vivendo e si toglie i calzari. E il gesto con cui si apre
la preghiera per le religioni del Vicino Oriente (0oggi tipico dell 'Islam), come un tempo era naturale
per noi togliersi il cappello se maschi o indossare il velo se donne.

Mosé scopre tre cose del Dio del roveto: 1) ¢ il Dio dei suoi Padri, 2) e un Dio che si occupa di chi

e abbandonato e sfruttato, 3) e un Dio “senza nome”.

1. E alla presenza del Dio degli Israeliti che lui conosceva appena! Anche oggi é ad un tempo
consolante e impegnativo credere che il nostro Dio e lo stesso Dio di tante persone che ci hanno
preceduto e che ci hanno educato alla fede: il Dio dei nostri genitori, dei nostri nonni, il Dio delle
persone che ci hanno insegnato a pregare, il Dio delle persone che ci hanno preceduto nella via
del Vangelo. Ma nessuna di queste persone, per quanto grande fosse la sua fede, ha capito tutto
di Dio. C’e ancora qualcosa che Dio puo e vuole rivelare: ad ogni generazione e ad ogni persona.

2. Gli Israeliti in Egitto pensavano di essere stati abbandonati e dimenticati da Dio. Ma non
credevano piu nella possibilita di un cambiamento e si erano adattati alla situazione in cui si
trovavano. Ne aveva fatto le spese lo stesso Mose, quando aveva cercato di mettersi a capo del
suo popolo. Ci si puo adattare anche ad una vita precaria, povera, faticosa, se non si ha la
speranza concreta di qualcosa di meglio. Come vedremo, gli Israeliti rimpiangeranno le “cipolle
d’Egitto”. Per credere in un futuro migliore, in certi momenti, é necessaria la “scossa’ di Dio.

3. Piu complessa, ma piu importante e decisiva e la questione del nome. Qui vediamo un salto di
qualita della religione israelitica, un’intuizione che la rende unica, nel panorama religioso del
tempo. Dio non rivela a Mosé il nome, ma gli da una risposta sibillina: “lo sono colui che sono”.




“Io sono colui che sono”. Forse non basterebbe una biblioteca per contenere tutti i libri che sono
stati scritti per interpretare e commentare queste misteriose parole. C’e anche chi le ha intese come
una risposta stizzita: “Lo so io chi sono! Non farmi domande inopportune!”. Senza la pretesa di
scrivere la parola “fine” della ricerca, ecco l’interpretazione oggi piu convincente.

- Cosa chiede Mosé? In un contesto magico e politeista, in cui ogni evento della natura e della vita
ha un suo “dio protettore”, Mose chiede a Dio il nome magico-evocativo. Gli antichi erano
convinti che la vita degli uomini fosse circondata da potenze divine. Ma finché | 'uomo non sapeva
quale fosse la divinita che aveva vicino non poteva invocarla. Per questo Mosée chiede il nome.

- Cosa si aspetta Mose? Si aspetta il nome rassicurante, il nome “magico”, il “numero telefonico
di emergenza”, da comporre all’insorgere del pericolo. Conoscere il nome crea un legame tra le
persone: un conto e gridare: “Aiuto!”’, un altro conto é chiedere aiuto ad una persona precisa.
“Chi devo chiamare in caso di difficolta?”’: e questo che in definitiva chiede Mosé.

- Cosa gli offre Dio? Una rassicurazione. “lo sono colui che sono!” puo essere tradotto con: “lo
ci sono”, “lo saro sempre al tuo fianco”, “lo ti terro continuamente d’occhio”, “Non avrai
bisogno di chiamarmi”! Ma anche “Decidero io quando dovro intervenire”. “Solo io so cosa e
davvero bene per te”. In definitiva: “Fidati di me”. Comprendiamo anche il senso del divieto
ebraico di pronunciare il nome di Dio: in ultima istanza é una mancanza di fede, é non credere
alla vicinanza-presenza di Dio, é decidere noi quello che Dio deve fare.

Lo scontro con il faraone. Con una battuta, potremmo dire che questo faraone ha bisogno di uno
psicanalista: dopo tanti tentativi falliti di liberarsi degli immigrati in esubero, di fronte a chi gli offre
di portarli vita “tutti e gratis!” oppone un inspiegabile rifiuto! In realta I’atteggiamento del faraone
ricorda altri momenti della storia, anche recente: “Basta immigrati, ma quelli presenti sono per noi
indispensabili, quindi ce i teniamo stretti!”. In effetti la “scusa” per partire € un po’ debole: un
“permesso di assenza dal lavoro” di sette giorni per andare nel deserto a compiere un atto di culto.
Non ci stupisce che il faraone non si sia lasciato convincere.

Le piaghe d’Egitto. Sappiamo che sono dieci. In realta per raggiungere questo numero, il redattore
finale ha messo insieme due tradizioni, in cui si parla di sette piaghe, alcune delle quali presenti in
entrambi gli elenchi. Ricordiamole: ’acqua mutata in sangue, le rane, le zanzare, i tafani, la mortalita
del bestiame, le ulceri, la grandine, le cavallette, le tenebre, la morte dei primogeniti. Si tratta di eventi
naturali o di eventi con una causa “soprannaturale”? La questione ¢ stata molto dibattuta nel passato.
Ad esempio, Ernest Wright (1809-1874), uno dei massimi esperti di archeologia biblica, docente ad
Harward, ha proposto questa spiegazione: “Quando in agosto, il Nilo raggiunge il suo piu alto livello,
le sue acque assumono spesso un colore rosso, dovuto alla presenza di microorganismi. In certe
circostanze, I’acqua pud imputridire rapidamente, diventando imbevibile per alcuni giorni. Le
invasioni delle rane si sono verificate spesso, in genere a settembre. La putrefazione delle rane morte
spiega facilmente la terza e quarta piaga delle zanzare e dei tafani, che a loro volta causano la peste
del bestiame e dell’'uomo. Anche le tempeste di grandine sono un fenomeno molto raro quanto
devastante, mentre gli sciami delle cavallette sono una piaga ricorrente nel Vicino Oriente. La fitta
tenebra puo essere facilmente identificata con il chamsin, il vento infuocato del deserto, che solleva
enormi quantita di sabbia: uno dei peggiori inconvenienti della primavera egiziana. Queste “piaghe”
naturali dell’Egitto, presentatesi in successione con una violenza eccezionale devono essere apparse
tanto a Mose quanto al faraone segni dell’ira divina”. La morte dei primogeniti puo essere identificata
con una epidemia infantile, dagli effetti devastanti perché ad esserne vittima ¢ stato il primogenito
del faraone! Gli israeliti, che vivevano isolati, ne restano immuni.

La Pasqua. Era la festa che i nomadi festeggiavano in primavera (nel mese di Nisan) e consisteva
nel sacrificio delle primizie delle greggi: veniva sacrificato e mangiato il primo agnello dell’anno. A



questa festa era stata associata la festa del raccolto per gli agricoltori: prima del nuovo raccolto, si
consumavano le provviste di farina e di frumento, perché il nuovo raccolto non venisse profanato dal
loro contatto. A questa festa il popolo di Israele ¢ rimasto fedele nei secoli, anche nei tempi di esilio.
Quella descritta nell’Esodo, con il suo rituale elaborato e complesso era la Pasqua come veniva
celebrata secoli dopo, all’epoca della messa per iscritto dei testi.

La fuga. Su questo evento le informazioni fornite dal testo biblico sono apparentemente molto
numerose, in realtd incerte, contradditorie e fuorvianti. Finora gli studiosi non sono riusciti ad
identificare con sicurezza il luogo in cui i fuggiaschi sono riusciti a varcare i confini del Paese né
I’itinerario di marcia successivo. Proponiamo I’ipotesi pill probabile. E ormai convinzione generale
che identificare il mar delle canne con il Mar Rosso sia sbagliato, tanto piu che si ¢ scoperto che “Mar
Rosso” non c¢’¢ nel testo ebraico, ma € un errore di traduzione! La zona del “mar delle canne”
andrebbe localizzata vicino alla citta di Ramesse e sarebbe un territorio paludoso, in prossimita di
Suez (all’epoca non c’era ancora I’istmo di Suez!). Mosé conosceva molto bene la zona, anche perché
c’era gia passato almeno due volte, fuggendo e rientrando il Egitto (senza bisogno di dividere il
male!). Anche le carovane di mercanti avevano 1 guadi in cui, a certe ore, si poteva passare.

Com’¢ avvenuta la fuga? Anche qui ’'unica fonte di informazioni ¢ la Bibbia. Certamente la fuga di
alcune migliaia di schiavi da un paese militarmente forte come 1’Egitto fu un fatto memorabile: per
chi era riuscito a scappare, non per gli egiziani: questo spiega perché non sia menzionato da nessun
documento ufficiale. Passando di bocca in bocca 1’evento venne colorito con particolari sempre piu
clamorosi, fino alla scena delle acque che si aprono al comando di Mosg.

Il racconto piu antico, il canto di vittoria di Esodo 15, fa pensare ad un passaggio degli Israeliti su
una striscia di terra momentaneamente libera dalle acque e dallo sprofondamento degli Egiziani nelle
sabbie mobili. Secondo il racconto in prosa le acque del Mar Rosso si sono divise, permettendo agli
Israeliti di camminare all’asciutto, tra due muri di acqua. Secondo Esodo 14,21 ¢ stato Jahve a
compiere il miracolo. Ma poco prima si legge che ¢ stato Mose a dividere il mare, stendendo il suo
“magico” bastone. All’autore biblico non interessano tanto 1 fatti, quanto il loro significato: Dio ¢
intervenuto a favore del suo popolo per liberarlo, come si canta nel Cantico di Miriam: «Mia forza e
mio canto ¢& il Signore, egli mi ha salvato. E il mio Dio e lo voglio lodare, ¢ il Dio di mio padre e lo
voglio esaltare!».

Quanti israeliti sono fuggiti? Es 12,37 parla di “seicentomila uomini capaci di camminare, senza
contare i bambini”. Num 26,51 parla di 601.730 figli di Israele abili alla guerra, dunque un totale di
due-tre milioni di parsone. E evidente che la penisola sinaitica non avrebbe mai potuto accogliere un
numero cosi grande di uomini. Quella citata era la popolazione stanziata in Palestina ai tempi del re
Davide. Secondo il gia citato Wright il numero dei fuggitivi potrebbe aggirarsi sulle 3.000 persone.
Non si tratta di tutti i discendenti di Giacobbe: alcune tribu, quelle stanziate nelle regioni del Nord
della Palestina, piu fertili, pit ricche di acqua e non toccate dalla carestia erano rimaste al loro posto.
Lo documenta la stele di Merneptah, con I’elenco dei popoli sconfitti da questo faraone, tra cui Israele.
E questo il testo piu antico in cui compare il nome di Israele. E quando il faraone condusse questa
campagna militare gli israeliti fuggiti dall’Egitto non erano ancora entrati nella Terra promessa.

Lo strano itinerario nel Sinai. Perché queste persone, una volta attraversato il confine, sono scese a
Sud, anziché puntare direttamente verso la Palestina? Per due buoni motivi: in primo luogo perché
c’era il fondato timore che gli egiziani facessero un altro tentativo per catturare gli schiavi fuggitivi:
la pista lungo il mare era quella preferita per carri e cavalli ed era impossibile competere con la loro
velocita. Virando a Sud, nel deserto di Sin, che peraltro Mos¢ doveva conoscere molto bene per avervi
soggiornato era piu facile nascondersi. La seconda ragione ¢ legata al fatto che la Palestina non era



rimasta vuota per 400 anni: altre popolazioni si erano stanziate ¢ non erano affatto disposte a fare
posto ai discendenti di chi se ne era andato secoli prima! I quarant’anni nel deserto sono serviti anche
per organizzarsi, per studiare il da farsi e per... addestrarsi a combattere, perché la terra promessa era
in realta da conquistare! Se scappare era stato difficile, trovare una terra su cui vivere non lo era da
meno (la storia di tanti immigrati oggi ha un precedente illustre!)

La conquista della “Terra promessa” dopo i 40 anni nel deserto, durd due secoli e conobbe
momenti di violenza incredibile. Troviamo qui le pagine piu nere e problematiche dell’A.T.: es.
I’ordine di Jahve di Dt 7,1-2, ribadito a Saul (1Sam 15,3): citta “votate allo sterminio” (in ebraico,
herem o shoa, una pratica che non ha eguali nel passato, quando uno scopo delle guerre era catturare
schiavi) o il suicidio di Sansone, il primo kamikaze della storia (Gdc 16,30), o i sacrifici umani come
quello della figlia di Jefte (Gdc11,30-40), i figli di Achab (1 Re, 16,34) o Achaz (2Re 16,3).

Il regno di Israele. Il territorio conquistato fu governato prima con una federazione delle tribu, poi
verso il mille, con una monarchia. Conosciamo i1 nomi dei tre re che governarono su tutto il Paese:
Saul, Davide e Salomone. Il regno restd unito per poco tempo (dal 1015 al 945 circa) poi venne diviso
in due. Curioso il pretesto: il Nord ricco era stufo di pagare tasse per il Sud, povero, corrotto e
spendaccione!

Il Regno del Nord, piu ricco e florido cadde sotto i colpi dell’ Assiria nel 722, mentre il Regno del
Sud conservo la sua indipendenza fino alla conquista babilonese del 586 e alla deportazione di parte
della popolazione. Nel 538 un decreto di Ciro, re dei Persiani, fresco vincitore della guerra contro
Babilonia consenti (o obbligo) gli ex schiavi e 1 loro discendenti a tornare in Palestina per ricostruire
Gerusalemme e il tempio. Si trattava di oltre 40.000 persone, che occuparono le regioni del Sud,
attorno a Gerusalemme. Non si mescolarono con quanti erano rimasti in patria e si considerarono i
veri eredi del popolo di Israele. Il giudaismo ortodosso babilonese conquistd e colonizzo
culturalmente e religiosamente tutta la Palestina.

E il periodo glorioso e importante del Giudaismo. Il Paese fu governato dalla classe-casta
sacerdotale, che diede vita ad una teocrazia, in cui la Legge di Dio, contenuta nella Scrittura, era la
costituzione dello stato. Grazie a questo, nell’arco di tre secoli videro materialmente la luce i testi
sacri, divisi in tre gruppi: la Torah, ossia la Legge (i primi cinque libri, il Pentateuco), i Profeti (i libri
storici e 1 testi dei profeti) e gli Scritti (i testi sapienziali e 1 salmi). Gli scrittori di questi testi (gli
scribi) e 1 loro interpreti (dottori della Legge) acquistarono un enorme prestigio.

Dopo la conquista ad opera di Alessandro Magno la Palestina entro a far parte del regno dei Tolomei,
fino alla successiva conquista romana, nel 63. In questi secoli si rafforzo il messianismo. Il popolo
oppresso e desideroso di liberta si consold con il pensiero e 1’attesa di un Messia liberatore, che
avrebbe restaurato il regno di Davide. In questi anni si colloca la vicenda di Gesu di Nazaret. Ma
questa ¢ un’altra storia...

L’atto finale del giudaismo si ebbe nel 70 d.C, quando in seguito all’ennesima rivolta,
Gerusalemme fu conquistata, il tempio raso al suolo e I’intera popolazione fu costretta a lasciare il
Paese (non sterminata!). Gli ebrei si sparsero in tutto il mondo. La diaspora durera fino al 14 maggio
1848, al Decreto della Nazioni Unite che stabili i due stati, Stato Palestinese e Stato d’Israele.



